
社團法⼈ 台灣攝影⽂化資產協會 會員福利_讀書會


《明室》


業餘頌：關於羅蘭•巴特與《明室》               曾建元.導讀


    關於許綺玲評論《明室》⼀書，她所切入的角度是⽂學評論，將巴特的《明

室》視為⽂學作品，屬於⼀種寫作的表達與呈現⽅式。表達的是「攝影」這樣
的⼀種媒材，它如何對我們情感產⽣作⽤︖問攝影的⾃身性是什麼，即構成攝
影的本質為何︖在巴特的⽂體中，許綺玲指出⽂章的主體問題，即作者、敘事
者與思考故事⼈物相互關係的我，或者說這些「我」的主體意涵：作者巴特︔
敘事者「我」︔喪母、看照⽚、思考的故事⼈物的「我」。為何這樣的「我」
作為敘事主體是具特⾊的。按照現象學的說法：現象學（Phenomenology）要主

要研究的就是意識流的活動，即意識流呈現的現象。「我」在意識中，只有
「我」才能觀察意識流的呈現。所以，這個「我」才能進入現象學的觀察。問
題在於這個觀察意識（現象）的我，必須是超然的，不能受到既有的知識、觀
念與價值判斷的影響。在現象學的研究中，稱為「懸擱」，在許綺玲的⽂章中
所說的「存⽽不論」指的就是懸擱。(我註：把對世界整體和某特定事物的信念

（belief）或「有效性」（validity）暫緩）（關於現象學的補充，我將它列在下

⽅）感受，想像，被給出。（中山⼤學現象學研究中⼼）


    如同《明室》所給出的攝影本質「此曾在」，即攝影的發⽣必有「指涉對象」


，「曾」出現在鏡頭之前：「我所謂的攝影指涉對象，並不意指⼀個形象或符
號所指⽰的可能為真的東西，⽽是指曾經置於鏡頭前，必然真實的某物，少了
這樣的條件，則相⽚不會存在」。  正因為如此，巴特認為攝影是魔術不是藝1

術，即把幻象視為真實。按許綺玲的說法：「看照⽚時，彷彿同時看⾒了『相
⽚』，也看⾒了『真⼈』︔這彷彿←恍惚←幻象（allucination）即是攝影的瘋

狂」。 或者可以說：「『我』的腦不⽌製造了⼀種假象，且同時製造了『以為2

假象是真實的感受』」。  （曾建元：攝影在「幻象」這個觀念上，製造了「攝3

影」的感受：「以為假象是真實的感受」。因此，我們會把照⽚誤讀拍到的現

 《明室-攝影札記》，⾴119-120。1

 許綺玲著：《閱讀明室-隨筆寫真》，頁20。2

 同上，⾴20。3


1



象是真實存在過的。合成、後製、AI（⼈⼯智能）圖像…，總讓我們明知是假

卻還是擺脫不掉它是真實的幻象。 國際比賽 區分 AI組）


    《明室》提出了觀看照⽚時可能出現的兩個⾯向：「知⾯」與「刺點」。知

⾯是基於⽂化、社會、歷史等知識的理解，是對照⽚基本內容的認知建⽴與感
受。「刺點」是⼀局部知細節所觸發，或為時間所衍伸出之迴響，是「難以⾔
喻」的額外之物，源於悲愴或為憐憫，是無意識層⾯，或為個⼈記憶浮現。
「刺點」溢於⾔外，存於照⽚之中，卻不是拍攝者意旨所在。《明室》的開
場，巴特就說明他要以個⼈情感出發，以「觀者」的⽴場來指出「某照⽚」觸
動他觀看的情感，按巴特的說法是為「奇遇」（莫名地引起觀看的注意⼒）。
巴特最為弔詭的地⽅是利⽤「冬園照⽚」來說明他的創傷，對於巴特來說它是
⼀種「刺點」形式。但是，對於讀者來說，「冬園照⽚」可能是隨便個甚麼。
換⾔之，「冬園照⽚」在「寫作」上是創作者（巴特）的「刺點」，包括：尋
回、氣質…等等意涵。不過，對於讀者（閱讀⽂本的我們），卻無法完整感受

（或者感受無法複製或承襲創作者）。對於照⽚⽽⾔，這意味著：「他則專注
於（觀者）⼀⼰的⽴場，似已了解即使有所謂『屬於創作者』的『刺點』（在
⾯對實景拍攝時），亦不可能等同於每⼀位觀者稍後各⾃感受到的『刺
點』」。 在此，我們可以了解「刺點」往往超出作者意圖，創作者可以將「刺4

點」當成創作元素嗎︖


關於現象學的幾點摘要：


（1）胡塞爾


    現象學（Phenomenology）奠基於胡塞爾（Edmund Husserl, 1859~1938），主

要研究的就是意識流的活動，即意識流呈現的現象。胡塞爾現象學的研究開端
就是《邏輯研究》，開始嘗試建⽴「本質的」或者稱「純粹的」意識理論架
構。在現象學的基本思考中，胡塞爾對於⾃然態度的設定及其排除，採⽤現象
學懸擱（epoché）的⽅法。在⾃然態度中，意識不純然是「純粹的」，它帶有

先入為主的雜質，例如：現有知識、觀念或價值判斷。現象學懸擱即是「使其
失去作⽤」、「排除了它」、「將其置入括號」，即⼀種判斷的中⽌，排除既

 同上，⾴25。4


2



有的成⾒。 所謂的現象學還原，即是排除⾃然態度，回到現象學態度，即胡塞5

爾著名的說法：「回到事物本身」。（價值判斷的中⽌）胡塞爾不認為意識活
動如笛卡兒所說的，是⼀個單純的我思（cogito），即：我知覺、我記憶、我想

像、我判斷…⼀切類似的⾃我體驗。 凡意識活動過程中，都具有指向性6

（Gerichtetsein）或朝向性（Zugewendetsein）的特性，朝向客體，所以意識總

是朝向某事某物的意識，即意向對象（noema）。但意向對象並不是實際的外

在對象物（客體），⽽是意識流中湧現的對象。意向性（intentionality）是意識

的特質，凡意識的發⽣必有指涉對象或是某個內容，即「所思」，⽽意識活動
內容則是「能思」。胡塞爾現象學要研究的，就是意識活動中意識如何被給
予，他要描寫這些被給予現象的樣式模態。


（2）海德格


    海德格曾受胡塞爾的指導，⽽進入現象學領域的薰陶。在他的重要著作《存

在與時間》中，曾說：「”現象學”這個名稱表達出⼀條原理︔這條原理可以表

述為：”⾯相事情本身”!」。 這句話也表明他的現象學是從胡塞爾承襲⽽來。對7

於現象學，他認為現象學既不是某種「⽴場」也不是某個「流派」，它原先就
意味著是⼀個⽅法概念。海德格解釋現象學（Phänomenologie）這個詞，認為

它是由兩個部分組成，即顯現者（φαιυόµενον，感受到）與邏各斯（λόγος，語

⾔描述），⽽「現象」這個詞則是⾃身顯⽰是⾃身者，公開者。邏各斯本身就
具有描述性的意義，也就是說，現象學從現象實情出發進⾏描述：「讓⼈從顯
現的東西本身那裏 如它從其本身所顯現的 那樣看它」。 對於海德格⽽⾔，傳8

統的存有論把存有理解為存有者的存有狀態，把存有者的存在性理解為現身在
場，他認為這是對「存有」的遺忘。所以，要解構傳統的存有論，就是要問
「⼈」這個存有者的存有狀態。「物」不會關⼼存有，但「⼈」會關⼼⾃⼰的
存有，對⾃⼰的存有有所領會。海德格把「⼈」這個存有者 稱為此在

（Dasein），即：「這種存在者（⼀朵花），就是我們⾃⼰向來所是的存在

 胡塞爾（Edmund Husserl）著，李幼蒸譯：《純粹現象學通論-純粹現象學和現象學哲學的觀5

念 第1卷》，北京：中國⼈民⼤學出版社，2014，⾴55。

 同上，⾴61。6

 海德格爾（Martin Heidegger）著，陳嘉映、王慶節合譯：《存在與時間》。北京：⽣活、讀7

書、新知三聯書店，2014，⾴33。

 同上，⾴41。8


3



者，就是除了其他可能的存在⽅式以外還能夠對存在發問的存在者」。 海德格9

指出：遮蔽狀態是「現象」的對⽴概念。存在可以被遮蔽得如此深遠，乃至存
在被遺忘了。所以，「無論甚麼東西成為存在論的課題，現象學總是通達這種
東西的⽅式，總是通過展⽰來規定這種東西的⽅式」。 從這裡海德格做出了10

⼀個⼩結論：「存在論只有作為現象學才是可能的」。 
11

（3）梅洛·龐蒂


    梅洛·龐蒂的現象學也承襲了胡塞爾與海德格的思想，在他的重要著作《知覺

現象學》的〈前⾔〉中指出：「現象學是關於本質的研究，據此所有問題都歸
結為對本質，例如對知覺的本質、意識的本質，加以界定。但現象學也是這樣
⼀種哲學：它把本質重新放回實存（facticité）之中，認為我們只能從⼈和世界

的”⼈為性”出發理解⼈和世界」。 這裡所述的，前者即是胡塞爾的現象學，透12

過「現象」即意識的被給予（從身體感知），取得世界︔後者是海德格的現象
學，⼈（此在）透過「操勞」和世界產⽣關係⽽被帶入世界。梅洛·龐蒂在最初

發表的作品《⾏為的結構》中，已經指出透過⾏為和世界產⽣關聯，即世界在
⾏為當中被給予。《知覺現象學》則是將科學（例如病例的研究）與現象學的
研究融合起來，解讀現象問題。梅洛·龐蒂從病歷研究當中，得知「身體圖式」

的喪失，影響病患的處身在世界的⽅式，認為「感知」被⼀個身體所⽀配，也
理解身體不是感覺與感知的訊息管道⽽已。身體則關連到我們⾃身的存在，透
過身體性與世界的關係，取得意義。如引⾔所指出的：「視覺已經被⼀種意義
縈繞，這種意義在世界的場景中以及在我們的實存中給予視覺⼀種功能」。梅
洛·龐蒂認為被意義貫穿的不是科學，是⽣命的意義。


    綜觀胡塞爾、海德格與梅洛·龐蒂對於現象學研究的描述，可以知道現象學並

沒有統⼀的⽅法與論述。他們在現象學的領域中，著重的⽅法概念明顯不同。
胡塞爾著重意識的本質，意識如何的被給予，可以稱為「意識本質現象學」︔
海德格從在世存有出發，可稱為「存在現象學」︔梅洛·龐蒂對於知覺現象的研

究，著重在身體現象的闡釋，可謂是「身體現象學」。

 同上，⾴9。9

 同上，⾴42。10

 同上，⾴42。11

 《知覺現象學》，⾴1。12


4


