
社團法⼈ 台灣攝影⽂化資產協會 會員福利_讀書會


《明室—攝影札記》

第⼀章                                     曾建元.導讀


    羅蘭·巴特（Roland Barthes, 1915~1980）在《明室-攝影札記》中分析攝影時，

他⾃稱⽤⼀種「不拘⼩節」的現象學，以個⼈情感出發，嘗試從個⼈觀感出發
來闡述攝影的基本特質，也就是普遍性。 按巴特的說法，他的現象學同意被情1

感⼒量所牽累，可否探究考量⼀種情感意向性。於是，⼀張照⽚有三種作法，
即三種情感、三種意向：操作者（Operator）、觀看者（Spectator）與被拍攝者

（指攝影的標的、指涉對象、某種⼩擬像、散發⾃物體的幻影，稱之為攝影的
幽靈”Spectrum”）。 在經驗上，巴特⾃承只能從被觀看主體與觀看主體的經2

驗，來分析攝影。作為觀看者，品味紛亂，如何表⽰某些照⽚對我有吸引⼒
呢︖巴特⽤奇遇（aventure）作為說法。既然⽤了奇遇的說法來說明為何對某些

照⽚感興趣，他認為這些獨特興趣的照⽚奠基於兩項元素，即知⾯（studium）

與刺點（punctum）。知⾯是依據知識⽂化素養對照⽚畫⾯的掌握，對於照⽚的

感受是普通情感，刺點則從景象中，像箭⼀樣⾶來射穿了我。辨識知⾯注定要
迎向攝影者的意圖，⽽刺點通常是⼀個細節，⼀物之局部，某⽅⾯講：獻出我
⾃⼰來。也就是說，刺點沒有作者意圖的安排，僅作為照⽚的添加物。「刺
點」與知⾯相對，它逃逸了攝影者的意圖。


    《明室-攝影札記》寫作期間正逢其母親過世不久，巴特企望「尋回」母親。

母親冬園照⽚的尋回（實際上在⽂本中，讀者並未⽬睹冬園照⽚），也讓巴特
思考到為何攝影的指涉對象不同於任何再現系統的指涉對象，即：「我所謂的
攝影指涉對象，並不意指一個形象或符號所指示的可能為真的東西，而是指曾

經置於鏡頭前，必然真實的某物，少了這樣的條件，則相片不會存在」。 也就3

是說：「我絕不能否認攝影的情況是有個東西曾在那兒，且包含兩個相結的立
場：真實與過去」。 巴特認為攝影的所思（noèma），就叫做「此曾在」（ca-4

a-été）。整本明室攝影札記論述的結果竟是「此曾在」，如此的簡單、平凡、

 羅蘭·巴特（Roland Barthes）著，許綺玲譯：《明室-攝影札記》。台北市：時報⽂化，2024，1

⾴41。

 同上，⾴24。2

 同上，⾴119-120。3

 同上，⾴120。4



毫無深度（︖）。對巴特⽽⾔，攝影是⼀種奇怪的媒介，⼀種新形式的幻覺
（hallucination）：對感官知覺是假，對時間是真︔⼆又合⼀的幻覺：即「現已

不在」，但又是「但此確曾在」︔與真實擦身⽽過的瘋狂影像，與真實略有涉
獵的瘋狂影像。 攝影弄混了「真實」（此曾在）與「真相」（即是此），同時5

成了指證式與驚嘆式，把形象帶至瘋狂地步，竟以情感（愛、同情、哀悼、衝
動、慾望）作為⽣命的保證。 所以，巴特認為攝影不能作為藝術，沒有⼀⾨藝6

術是瘋狂的。如果攝影要成為藝術，就要馴服攝影，讓它的所思「此曾在」不
再對我們產⽣作⽤，虛構劇情如電影的表達⽅式是⼀種藝術。


    巴特所謂的「不拘⼩節」的現象學，也許是帶有諷刺性的。但也提出有影響

⼒的概念「知⾯」與「刺點」，以及攝影的所思「此曾在」。弗朗索瓦·蘇拉熱

（François Soulages）基於對現實主義的批判，提出攝影虛構性的想法，認為不

是「此曾在」⽽是「此曾被模擬」。蘇拉熱認為進入藝術的兩種途徑，⼀是科
學式的，另⼀是美學式的。第⼀種途徑是藝術受制於⽂化、社會與歷史，歸屬
於⾏動判斷，《平庸的藝術：論攝影的社會功能》即是這種途徑。美學式的藝
術，歸屬於價值判斷。兩者不歸屬於同⼀層⾯，但互為補充不作競爭對⽴。 蘇7

拉熱指出照⽚作為⼀個痕跡（trace），這是⼀個問題，同時也使攝影構成問

題。從真實到攝影就是⼀個問題，攝影與真實（réel）之間有著怎樣的關係︖蘇

拉熱質疑巴特「此曾在」的說法，即：攝影讓我們實現了「真實」（此曾在）
與「真相」（就是如此）兩者之間不可思議的混淆。 他提出「此曾被模擬」8

（ça a été joué）的看法， 藉以取代「此曾在」。真實是不可攝的，正是攝影的9

侷限性揭⽰了攝影美學，因此攝影美學得以進入⼀種虛構美學。虛構美學似乎
在呼應巴特在《明室-攝影札記》的結尾所說的攝影⾛入虛構劇情才有作為藝術

的可能。


    是甚麼決定了攝影的特性︖蘇拉熱以「攝影性」（photographicité）這⼀概念

 同上，⾴77。5

 同上，⾴175。6

 弗朗索瓦·蘇拉熱（François Soulages）著，陳慶、張慧譯：《攝影美學-遺失與留存》。上海7

市：上海⼈民美術出版社，2021，⾴3-4。

 同上，⾴17。8

 同上，⾴79-90。蘇拉熱認為：難道不可以認為所有的照片都是「戲劇表演式的」9

（théâtralisante）的。對普遍意義上的照片來說，我們應該說「此曾被模擬」。



給予解答。「攝影性」被定義為不可逆和未完結，即負⽚獲得的不可逆與負⽚
加⼯的未完結。於是「攝影性」才能構建不可逆美學、未完結美學與兩者之間
的銜接美學。從作品⽣成的角度來說，藝術三角-創作者、作品與接受者的形

成，才讓作品具有完整的意義。討論攝影作品與世界的關係時，世界是我們身
處的世界，還是作品裡的世界，抑或具備這種「同時性」的美學。蘇拉熱指
出，「同時性」美學建⽴在攝影的本質上：每張相⽚都是某些事物「的」照
⽚。 為何要強調「的」字，無非是攝影這個媒材的特殊性，即攝影材料與被10

攝事物的關係：「此曾被模擬」，或者說相⽚是⼀種「痕跡」。照⽚裡⾯展⽰
的內在世界與指涉的外在世界既對⽴又統⼀的狀態，才能讓攝影藝術有⽭盾又
朝向多⾯向的張⼒。回應內在的與外在的世界，許多的攝影藝術創作，就猶如
建⽴在外部世界的「懸擱」（époché）上。評論黛安·阿勃斯（Diane Arbus, 

1923~1971）作品時，蘇拉熱的描述是：「攝影師不再完全屬於這個世界（現實

世界）：在戰爭中，他不參與廝殺戰場，而是忙于拍攝!物質世界的現實只能體

現在（現象世界的）”括弧”中，通過真正意義上的胡塞爾式的”懸置”而被捕

獲」。 
11

 同上，⾴258。10

 同上，⾴241。11


